
www.univers-tibet.com

LA ROUE DU DHARMA ET
LES SYMBOLES SACRÉS

TIBÉTAINS



Introduction : Les symboles comme langage de l’éveil

Chapitre 1 : La Roue du Dharma : origine, structure et portée spirituelle

3

7

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons comme chemin 
de transformation
Chapitre 3 : Les grands symboles sacrés du bouddhisme tibétain

Chapitre 4 : Méditer avec les symboles tibétains : pratiques et
contemplations
Chapitre 5 : Intégrer les symboles dans la vie quotidienne

Chapitre 6 : Parcours guidé : 21 jours avec la Roue du Dharma et les
symboles
Chapitre 7 : Questions fréquentes, erreurs courantes et posture juste

15

26

33

42

51

59

Chapitre 8 : Glossaire essentiel 63

Chapitre 9 :Bonus - Fiches pratiques, méditations guidées et rituel d’ancrage 67

SOMMAIRE

www.univers-tibet.com



www.univers-tibet.com

Les symboles comme langage d’éveil

Dans le bouddhisme tibétain, la sagesse ne se transmet pas
uniquement par les mots.

 Elle circule à travers les gestes, les postures, les sons, les rituels… et
surtout à travers les symboles.

Un symbole sacré n’est jamais décoratif.
 Il n’est pas là pour embellir un espace, mais pour transformer un

regard.
Contrairement à un concept, un symbole ne cherche pas à être

compris intellectuellement.
 Il agit directement sur la conscience, comme une porte silencieuse.
Lorsque tu contemples un symbole tibétain — une Roue du Dharma,

un lotus, un nœud sans fin — quelque chose opère en profondeur,
même si tu ne sais pas encore le nommer. Le symbole travaille

lentement. Il érode les automatismes, apaise l’agitation mentale, et
rappelle l’essentiel.



www.univers-tibet.com

Les symboles comme langage d’éveil

Pourquoi les symboles sont centraux dans le bouddhisme tibétain

Le bouddhisme tibétain s’est développé dans des contextes où :

l’enseignement était souvent oral,
l’analphabétisme était courant,
la transmission devait être universelle, accessible à tous.

Le symbole est devenu un vecteur de sagesse universel :

 il parle autant à l’érudit qu’au paysan, à l’enfant qu’au moine, à
l’Occidental qu’au Tibétain.

Mais surtout, le symbole n’explique pas.

 Il invite.
Il ne dit pas : « pense ceci ».
 Il murmure : « regarde autrement ».



www.univers-tibet.com

Les symboles comme langage d’éveil

La Roue du Dharma : un symbole-matrice

Parmi tous les symboles du bouddhisme, la Roue du Dharma occupe
une place centrale.

 Elle est à la fois :

une carte du chemin spirituel,
un rappel éthique,
un outil de méditation,
un repère intérieur.

Lorsque le Bouddha a donné son premier enseignement, on dit qu’il a
« mis en mouvement la Roue du Dharma ». Cette expression est
fondamentale : elle signifie que la sagesse n’est pas figée. Elle doit
circuler, s’incarner, se vivre.

La Roue du Dharma n’est pas un idéal lointain.
 Elle est une dynamique intérieure, applicable à chaque instant de la
vie quotidienne.



www.univers-tibet.com

Les symboles comme langage d’éveil

Comprendre, pratiquer, intégrer

Cet eBook est structuré autour de trois verbes essentiels :

Comprendre, pour donner du sens et éviter les confusions
Pratiquer, pour que les symboles deviennent vivants
Intégrer, pour que la spiritualité ne reste pas cantonnée au coussin
de méditation

Tu n’as pas besoin d’adhérer à une croyance pour bénéficier de ces
enseignements.

 Tu as seulement besoin d’une chose : la sincérité.

Comment utiliser ce livre

Tu peux :
le lire de manière linéaire, comme un livre,
l’ouvrir à une page précise, selon ton besoin du moment,
travailler un symbole ou un rayon de la Roue par semaine,
revenir régulièrement aux pratiques proposées.

Il n’y a pas de bonne ou de mauvaise manière de cheminer.
 La voie juste est celle que tu peux habiter réellement.



www.univers-tibet.com

La Roue du Dharma : origine,
structure et portée spirituelle

CHAPITRE 1 



La Roue du Dharma est l’un des symboles les plus anciens et les plus profonds du
bouddhisme. Elle apparaît dès les premières représentations liées à
l’enseignement du Bouddha, bien avant que son image humaine ne soit figurée. À
cette époque, représenter le Bouddha directement était considéré comme inutile,
voire réducteur : son enseignement suffisait.

La Roue du Dharma n’est donc pas un symbole secondaire ou décoratif.

 Elle est le cœur visuel de la voie bouddhiste.

1. La signification du mot « Dharma »

Avant de comprendre la roue, il est essentiel de comprendre le mot Dharma.
Le Dharma peut être traduit par :

loi naturelle,
ordre juste des choses,
enseignement du Bouddha,
vérité telle qu’elle est.

Mais aucune traduction ne suffit seule.

Dans le bouddhisme, le Dharma n’est pas une croyance imposée de l’extérieur.
 Il désigne la manière dont la réalité fonctionne, indépendamment de nos désirs,
de nos peurs ou de nos projections.

Comprendre le Dharma, ce n’est pas adopter une idéologie :
 c’est voir plus clairement.

www.univers-tibet.com

Chapitre 1 : La Roue du Dharma : origine, structure et
portée spirituelle



2. Pourquoi une roue ?

La roue est un symbole universel, présent dans de nombreuses cultures. Elle
évoque :

le mouvement,
la progression,
le cycle,
la transformation.

Dans le bouddhisme, la roue prend une signification particulière :
 elle symbolise un chemin en mouvement, jamais figé.
Une roue qui ne tourne pas ne sert à rien.

 De la même manière, une spiritualité figée devient dogmatique, rigide, stérile.
La Roue du Dharma rappelle que :

la sagesse doit être mise en pratique,
le chemin s’adapte à la vie,
l’éveil n’est pas un état statique, mais un processus.

www.univers-tibet.com

Chapitre 1 : La Roue du Dharma : origine, structure et
portée spirituelle



3. La structure de la Roue du Dharma

La Roue du Dharma est composée de trois éléments fondamentaux :

1. le moyeu (le centre),
2. les rayons,
3. le cercle extérieur.

Chacun correspond à une dimension essentielle de la pratique.

3.1 Le moyeu : le centre immobile

Le moyeu est le point central de la roue.
 Il ne tourne pas.
 Il est stable.

Sur le plan symbolique, il représente :

la conscience,
la présence,
l’esprit éveillé,
le point de stabilité intérieure.

Dans la vie quotidienne, le moyeu correspond à ta capacité à revenir à toi, même
lorsque tout s’agite autour.
Sans moyeu solide, la roue se désintègre.

 Sans centre intérieur, la vie devient réactive, dispersée, épuisante.
Cultiver le centre ne signifie pas se couper du monde.
 Cela signifie habiter pleinement chaque situation, sans être emporté par elle.

www.univers-tibet.com

Chapitre 1 : La Roue du Dharma : origine, structure et
portée spirituelle



3.2 Les rayons : relier le centre au monde

Les rayons partent du centre et rejoignent le cercle extérieur.
 Ils représentent les directions de la pratique.
Dans la Roue du Dharma traditionnelle, il y a huit rayons, correspondant au Noble
Sentier Octuple, que nous développerons longuement au chapitre suivant.

Les rayons nous enseignent une chose essentielle :

 la pratique spirituelle ne reste pas au centre, dans l’intériorité pure.
 Elle s’exprime dans :

la parole,
les actes,
les choix,
le travail,
la relation à soi et aux autres.

Une roue avec un centre mais sans rayons ne roule pas.
 De la même manière, une spiritualité sans incarnation reste théorique.

3.3 Le cercle extérieur : cohérence et continuité

Le cercle extérieur relie tous les rayons entre eux.
 Il symbolise :

l’unité,
la cohérence,
la continuité du chemin.

Le cercle rappelle que la voie n’est pas une série d’efforts ponctuels, mais un
engagement dans la durée.
Il ne s’agit pas d’être parfait chaque jour.
 Il s’agit de revenir, encore et encore.

www.univers-tibet.com

Chapitre 1 : La Roue du Dharma : origine, structure et
portée spirituelle



4. La Roue du Dharma et la Roue de la Vie : une confusion fréquente

Il est très courant de confondre la Roue du Dharma avec la Roue de la Vie
(Bhavacakra).

Ces deux symboles sont complémentaires, mais radicalement différents.

La Roue de la Vie décrit le cycle de la souffrance, de l’ignorance, des
attachements.
La Roue du Dharma montre la sortie du cycle, le chemin de libération.

Autrement dit :

l’une montre le problème,
l’autre montre la solution.

Comprendre cette distinction est fondamental pour ne pas utiliser la spiritualité
comme une simple observation passive de la souffrance, sans transformation.

www.univers-tibet.com

Chapitre 1 : La Roue du Dharma : origine, structure et
portée spirituelle



5. La Roue du Dharma comme miroir intérieur

La Roue du Dharma n’est pas seulement un symbole à admirer.

 Elle est un outil de diagnostic intérieur.

En la contemplant, tu peux te poser des questions simples :

Où est mon centre aujourd’hui ?
Suis-je dispersé ou ancré ?
Quel rayon de ma vie est déséquilibré ?
Où ai-je besoin de plus de justesse ?

La Roue ne juge pas.
 Elle révèle.

www.univers-tibet.com

Chapitre 1 : La Roue du Dharma : origine, structure et
portée spirituelle



6. Contemplation guidée : rencontrer la Roue

Installe-toi dans un endroit calme.

 Place devant toi une représentation de la Roue du Dharma.
Observe-la sans analyser.

Puis pose-toi intérieurement ces questions :
Qu’est-ce qui bouge trop dans ma vie ?
Qu’est-ce qui manque de stabilité ?
Quel rayon demande mon attention aujourd’hui ?

Note une réponse simple.
 Ne cherche pas une solution globale.
 Un seul ajustement suffit pour remettre la roue en mouvement.

La Roue du Dharma donne la structure du chemin.
 Mais quels sont précisément ces rayons ?
 Comment se traduisent-ils dans la vie quotidienne ?
C’est ce que nous allons explorer dans le chapitre suivant, cœur pratique et éthique
de cet eBook.

www.univers-tibet.com

Chapitre 1 : La Roue du Dharma : origine, structure et
portée spirituelle



www.univers-tibet.com

Le Noble Sentier Octuple : les
huit rayons comme chemin de

transformation

CHAPITRE 2 



Le Noble Sentier Octuple constitue le cœur vivant de l’enseignement du
Bouddha.

 Il n’est pas une morale imposée, ni une liste d’obligations spirituelles.
 Il est une cartographie de la transformation intérieure, destinée à
réduire la souffrance et à cultiver une lucidité durable.

Dans la Roue du Dharma, les huit rayons ne sont pas hiérarchisés.
 Aucun n’est plus important qu’un autre.

 Ils fonctionnent ensemble, comme les éléments d’un même équilibre.
Le Bouddha n’a jamais enseigné un chemin réservé aux moines ou aux
ascètes.

 Le Noble Sentier Octuple est un chemin praticable dans la vie ordinaire
: au travail, en famille, dans les relations, dans les choix quotidiens.

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



1. Une architecture en trois dimensions

Traditionnellement, le Noble Sentier Octuple est regroupé en trois grandes
dimensions :

1.La sagesse (Vision juste, Pensée juste)
2.L’éthique (Parole juste, Action juste, Moyens d’existence justes)
3.La discipline mentale (Effort juste, Attention juste, Concentration juste)

Ces trois dimensions ne sont pas séparées.

 Elles s’entrelacent en permanence.
Voir plus clair modifie nos actes.
 Agir plus justement apaise l’esprit.
 Un esprit plus stable affine la vision.

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



2. Vision juste – Voir la réalité telle qu’elle est

La Vision juste est le point de départ du chemin.

 Elle ne consiste pas à adopter une opinion correcte, mais à réduire l’illusion.
Dans le bouddhisme, l’illusion principale est de croire que :

tout est permanent,
tout peut être contrôlé,
notre point de vue est absolu.

La Vision juste invite à reconnaître :

l’impermanence,
la causalité,
la possibilité du changement.

Cela ne rend pas la vie froide ou désenchantée.
 Au contraire, cela libère de nombreuses attentes irréalistes.

Dans la vie quotidienne
Pratiquer la Vision juste, c’est apprendre à distinguer :

les faits,
les interprétations,
les projections émotionnelles.

Un conflit, par exemple, n’est jamais seulement un fait.
 Il est souvent amplifié par ce que nous racontons intérieurement.

Question d’introspection
Qu’est-ce que je sais réellement de cette situation, et qu’est-ce que je suppose ?

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



3. Pensée juste – Orienter l’intention

La Pensée juste ne consiste pas à contrôler ses pensées, mais à choisir l’intention
qui les nourrit.

Dans le bouddhisme, trois intentions sont considérées comme fondamentales :

la bienveillance,
le non-attachement,
la non-violence.

Cela ne signifie pas supprimer la colère, la peur ou la tristesse.
 Cela signifie refuser de laisser ces émotions devenir des guides permanents.

Dans la vie quotidienne

Avant une décision, une parole ou une action, il est possible de se demander :

Quelle est mon intention réelle ?
Est-ce que je cherche à me protéger, à dominer, à fuir ?
Ou est-ce que je cherche à comprendre et à apaiser ?

Une intention claire transforme profondément l’impact d’un geste.

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



4. Parole juste – Utiliser la parole comme un pont

La parole est l’un des outils les plus puissants de l’être humain.

 Elle peut apaiser, réparer, éclairer… ou blesser durablement.

La Parole juste repose sur quatre critères simples :

est-ce vrai ?
est-ce utile ?
est-ce bienveillant ?
est-ce le bon moment ?

Ces critères ne sont pas des interdits, mais des repères de conscience.

Dans la vie quotidienne

Pratiquer la Parole juste peut signifier :

parler moins,
parler plus lentement,
choisir ses mots avec soin,
accepter parfois le silence.

La Parole juste ne cherche pas à gagner un débat.
 Elle cherche à préserver la relation.

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



5. Action juste – Agir sans nuire

L’Action juste concerne nos comportements concrets.

 Elle invite à réduire la souffrance causée par nos actes, volontairement ou non.

Dans le bouddhisme, l’éthique n’est pas punitive.

 Elle est protectrice.

Agir justement, c’est créer des conditions favorables à la paix intérieure.
Dans la vie quotidienne

L’Action juste peut prendre des formes simples :

respecter ses engagements,
réparer une erreur,
ralentir un geste automatique,
faire preuve de considération envers le vivant.

Chaque action consciente renforce le centre de la roue.

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



6. Moyens d’existence justes – Vivre en cohérence

Ce rayon concerne la manière dont nous gagnons notre vie, mais aussi notre mode
de vie global.

Il interroge la cohérence entre :

nos valeurs,
nos choix,
notre énergie quotidienne.

Il ne s’agit pas d’atteindre une perfection morale, mais de réduire les
contradictions flagrantes.

Dans la vie quotidienne

Pratiquer les Moyens d’existence justes peut signifier :
simplifier,
ajuster,
refuser certaines dynamiques épuisantes,
redonner du sens à ses choix.

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



7. Effort juste – Cultiver sans forcer

L’Effort juste est souvent mal compris.

 Il ne s’agit pas de se contraindre, mais de diriger l’énergie avec discernement.
Un effort excessif mène à l’épuisement.

 Un effort insuffisant mène à l’inertie.

L’Effort juste se situe entre les deux.

Dans la vie quotidienne

Cela peut signifier :

pratiquer peu mais régulièrement,
accepter les jours sans,
revenir sans se juger.

La constance douce est plus puissante que l’intensité ponctuelle.

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



8. Attention juste – Être présent à ce qui est

L’Attention juste correspond à ce que l’on appelle aujourd’hui la pleine conscience.
Elle consiste à observer :

le corps,
les sensations,
les émotions,
les pensées,

sans s’y identifier complètement.

L’Attention juste crée un espace entre l’expérience et la réaction.

Dans la vie quotidienne

Elle peut être cultivée :

en marchant,
en mangeant,
en respirant,
en écoutant.

La présence transforme l’ordinaire en pratique.

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



9. Concentration juste – Stabiliser l’esprit

La Concentration juste permet à l’esprit de se poser sur un objet unique :
le souffle,
un mantra,
un symbole,
une flamme.

Elle ne vise pas l’absence de pensées, mais la stabilité.
Un esprit stable voit plus clair.

10. Le Noble Sentier comme cercle vivant

Les huit rayons ne sont pas des étapes linéaires.

 Ils forment un cercle dynamique.

Travailler un seul rayon influence les autres.

 Un petit ajustement suffit parfois à rééquilibrer l’ensemble.
Transition

La Roue du Dharma nous a donné la structure.

 Le Noble Sentier Octuple nous a donné la direction.

Il reste maintenant à explorer les autres symboles sacrés tibétains, qui viennent
enrichir, soutenir et incarner cette voie.

www.univers-tibet.com

Chapitre 2 : Le Noble Sentier Octuple : les huit rayons
comme chemin de transformation



www.univers-tibet.com

Les grands symboles sacrés
du bouddhisme tibétain

CHAPITRE 3 



Si la Roue du Dharma constitue l’ossature de la voie bouddhiste, elle
n’est pas le seul symbole à guider le pratiquant. Le bouddhisme
tibétain s’appuie sur une iconographie riche, précise et profondément
symbolique, où chaque forme agit comme un enseignement condensé.
Ces symboles ne sont pas des ornements.

 Ils sont des supports de contemplation, des rappels constants de
qualités à cultiver, des portes d’accès à des états de conscience
spécifiques.

Dans ce chapitre, nous allons explorer les symboles les plus
fondamentaux, en comprenant :

leur origine,
leur signification spirituelle,
leur usage dans la pratique,
leur portée dans la vie quotidienne.

www.univers-tibet.com

Chapitre 3 : Les grands symboles sacrés du bouddhisme
tibétain



1. Le Lotus – Pureté, renaissance et ouverture du cœur

Le lotus est sans doute le symbole le plus universel du bouddhisme.
 Il pousse dans des eaux boueuses, troubles, parfois stagnantes, et pourtant il
s’élève à la surface pour offrir une fleur d’une grande pureté.
Signification spirituelle
Le lotus incarne une vérité essentielle de la voie bouddhiste :
 l’éveil n’est pas la négation de la souffrance, mais sa transcendance.
Il rappelle que :

la difficulté n’empêche pas la croissance,
la pureté n’est pas l’absence d’imperfection,
la beauté peut émerger des conditions les plus rudes.

Dans l’iconographie bouddhiste, de nombreuses divinités sont assises ou debout
sur un lotus. Cela symbolise leur capacité à demeurer éveillées au cœur même du
monde conditionné.
Le lotus et le cœur
Sur le plan intérieur, le lotus est étroitement lié au chakra du cœur.
 Il représente l’ouverture, la compassion, la capacité à aimer sans s’attacher ni se
fermer.
Travailler avec le symbole du lotus aide à :

apaiser les blessures émotionnelles,
cultiver la bienveillance envers soi-même,
ouvrir un espace intérieur sûr.

Le lotus dans la vie quotidienne
Le lotus peut être utilisé comme rappel lorsque :

l’on se sent submergé par des émotions lourdes,
l’on se juge trop durement,
l’on traverse une période difficile.

Il murmure intérieurement :
« Tu peux t’élever sans renier ce que tu traverses. »

www.univers-tibet.com

Chapitre 3 : Les grands symboles sacrés du bouddhisme
tibétain



2. Le Nœud sans fin – Interdépendance et continuité

Le Nœud sans fin, aussi appelé nœud éternel, est un symbole complexe, composé
de lignes entrelacées sans début ni fin.
Signification spirituelle
Ce symbole représente l’interdépendance de toutes choses.
 Rien n’existe isolément.
 Chaque événement, chaque action, chaque pensée s’inscrit dans un réseau de
causes et de conditions.
Dans le bouddhisme, cette compréhension est essentielle pour sortir de la vision
simpliste du monde, où l’on cherche un coupable unique ou une solution
immédiate.
Le Nœud sans fin enseigne :

la patience,
la responsabilité,
la compréhension des liens invisibles.

Le Nœud sans fin et le karma
Contrairement aux idées reçues, le karma n’est pas une punition.
 Il est une dynamique de causalité.
Le Nœud sans fin aide à comprendre que :

chaque intention compte,
chaque petit geste influence l’ensemble,
la transformation est progressive.

Le Nœud sans fin dans la vie quotidienne
Ce symbole est particulièrement utile lorsque :

l’on se sent prisonnier d’un schéma répétitif,
l’on cherche à comprendre pourquoi certaines situations reviennent,
l’on veut agir de manière plus consciente.

Il invite à se poser une question simple mais puissante :
« Quelle cause suis-je en train de nourrir ? »

www.univers-tibet.com

Chapitre 3 : Les grands symboles sacrés du bouddhisme
tibétain



3. Le Vajra – Force indestructible et clarté intérieure

Le vajra est un symbole fort, souvent associé aux pratiques tantriques du
bouddhisme tibétain.
 Il est généralement tenu dans la main droite, tandis que la cloche (ghanta) est
tenue dans la main gauche.
Signification spirituelle
Le vajra symbolise :

la force indestructible de l’éveil,
la clarté qui traverse l’ignorance,
l’axe intérieur stable.

Contrairement à une force brutale, le vajra représente une puissance calme, ferme
et lucide.
Il enseigne que l’on peut être :

déterminé sans être agressif,
stable sans être rigide,
clair sans être dur.

Le vajra et l’axe intérieur
Sur le plan intérieur, le vajra agit comme un axe de verticalité.
 Il rappelle l’importance de rester aligné, même lorsque l’environnement est
instable.
Il est particulièrement bénéfique pour :

renforcer la confiance intérieure,
traverser des périodes de doute,
soutenir une posture juste dans des situations difficiles.

www.univers-tibet.com

Chapitre 3 : Les grands symboles sacrés du bouddhisme
tibétain



4. Les Huit Symboles Auspicieux (Ashtamangala)

Les Huit Symboles Auspicieux constituent un ensemble fondamental dans le
bouddhisme tibétain.
 Ils sont souvent représentés ensemble, mais chacun possède une signification
spécifique.
1. Le Parasol
Symbole de protection spirituelle, il représente la capacité à se préserver des
influences négatives sans se couper du monde.
2. Les Deux Poissons d’Or
Ils symbolisent la liberté, la fluidité et l’aisance dans l’existence.
 Ils rappellent que l’on peut évoluer dans la vie sans se noyer dans la peur.
3. Le Vase aux Trésors
Il représente l’abondance intérieure, les ressources spirituelles et la richesse non
matérielle.
4. La Fleur de Lotus
Déjà évoquée, elle rappelle la pureté et l’éveil possible en toutes circonstances.
5. La Conque Blanche
Symbole du son sacré, elle évoque la diffusion du Dharma et la parole juste.
6. Le Nœud sans fin
Il rappelle l’interdépendance et la continuité du chemin.
7. La Bannière de Victoire
Elle symbolise la victoire sur les obstacles intérieurs : ignorance, peur,
attachement excessif.
8. La Roue du Dharma
Elle représente l’enseignement vivant et la mise en mouvement de la sagesse.

www.univers-tibet.com

Chapitre 3 : Les grands symboles sacrés du bouddhisme
tibétain



5. Choisir un symbole selon son état intérieur

Chaque symbole répond à un besoin spécifique.

 Il n’est pas nécessaire de tous les utiliser en même temps.

Voici quelques repères simples :

besoin d’ouverture → lotus
besoin de stabilité → vajra
besoin de clarté → roue du dharma
besoin de protection → parasol
besoin de fluidité → poissons d’or
besoin de compréhension → nœud sans fin

Les symboles prennent toute leur dimension lorsqu’ils sont pratiqués.
 Ils ne demandent pas d’être admirés, mais habités.
Dans le chapitre suivant, nous verrons comment méditer avec ces symboles,
comment les utiliser comme supports de transformation intérieure, et comment les
intégrer dans des pratiques simples et accessibles.

www.univers-tibet.com

Chapitre 3 : Les grands symboles sacrés du bouddhisme
tibétain



www.univers-tibet.com

Méditer avec les symboles
tibétains : pratiques et

contemplations

CHAPITRE 4 



Les symboles tibétains prennent toute leur dimension lorsqu’ils
cessent d’être uniquement regardés pour devenir des supports de
pratique. Dans le bouddhisme tibétain, méditer ne signifie pas se
retirer du monde, mais apprendre à habiter l’expérience avec lucidité et
présence.

Les symboles sont des alliés précieux pour celles et ceux qui ont du
mal à méditer sur le souffle seul, ou dont l’esprit est très actif. Ils
offrent un point d’appui visuel, symbolique et énergétique.
Ce chapitre a été conçu comme un guide pratique : il ne s’agit pas
d’accumuler des techniques, mais de comprendre comment utiliser les
symboles avec simplicité, respect et efficacité.

www.univers-tibet.com

Chapitre 4 : Méditer avec les symboles tibétains :
pratiques et contemplations



1. Les principes fondamentaux de la méditation avec les symboles

Avant d’entrer dans les pratiques spécifiques, il est essentiel de poser quelques
principes de base.

1.1 La simplicité avant tout

Une méditation efficace n’est ni longue ni compliquée.
 Cinq à dix minutes de pratique sincère valent mieux qu’une séance longue et
forcée.
Le symbole ne fait pas le travail à ta place.
 Il oriente l’attention, mais la qualité de présence reste essentielle.

1.2 Un symbole à la fois

Il est préférable de travailler avec un seul symbole à la fois, surtout au début.
 Changer trop souvent disperse l’attention et empêche l’intégration.
Choisis un symbole :

qui t’attire spontanément,
ou qui répond à un besoin actuel,
ou qui correspond à une étape de ton chemin.

1.3 L’intention comme clé

Avant chaque méditation, pose une intention simple :
« m’apaiser »
« clarifier »
« m’ancrer »
« ouvrir le cœur »

L’intention donne une direction à la pratique, sans rigidité.

www.univers-tibet.com

Chapitre 4 : Méditer avec les symboles tibétains :
pratiques et contemplations



2. Méditer avec la Roue du Dharma

La Roue du Dharma est un support de méditation complet, car elle englobe à la fois
la structure, la direction et le mouvement.

2.1 Méditation de base avec la Roue du Dharma

Installe-toi confortablement, le dos droit mais détendu.
 Place devant toi une image ou un objet représentant la Roue du Dharma.
Commence par observer la roue dans son ensemble, sans chercher à analyser.
 Laisse ton regard se poser naturellement.
Puis :

amène ton attention au centre (le moyeu),
ressens la stabilité,
laisse le souffle se réguler.

Chaque inspiration est un retour au centre.
 Chaque expiration est un relâchement.
Cette pratique est particulièrement efficace pour calmer l’agitation mentale.

2.2 Méditation sur les rayons : travailler un aspect de la vie

Après quelques minutes, choisis un rayon.
 Il peut correspondre à :

la parole,
l’action,
l’attention,
l’effort,
la concentration.

Visualise ce rayon comme légèrement plus lumineux que les autres.
Sur l’inspiration, accueille ce rayon.
 Sur l’expiration, relâche les tensions liées à cet aspect de ta vie.
Pose-toi intérieurement une question simple :
« Quelle micro-action pourrait rendre ce rayon plus juste aujourd’hui ? »

www.univers-tibet.com

Chapitre 4 : Méditer avec les symboles tibétains :
pratiques et contemplations



3. Méditer avec le Lotus : ouvrir sans se perdre

Le lotus est un symbole particulièrement adapté aux pratiques liées aux émotions
et au cœur.

3.1 Méditation du Lotus du cœur

Assieds-toi dans une posture stable.
 Pose une main sur ta poitrine si cela te semble juste.
Visualise un lotus fermé au centre du cœur.
 À chaque inspiration, imagine un pétale qui s’ouvre doucement.
 À chaque expiration, laisse tomber une crispation émotionnelle.
Il n’y a rien à forcer.

 Si une émotion surgit, laisse-la être présente, comme l’eau qui soutient la fleur.

Cette pratique aide à :

apaiser les blessures émotionnelles,
développer la compassion,
se reconnecter à une douceur intérieure.

www.univers-tibet.com

Chapitre 4 : Méditer avec les symboles tibétains :
pratiques et contemplations



4. Méditer avec le Nœud sans fin : comprendre les liens

Le Nœud sans fin est un support puissant pour travailler la compréhension des
schémas répétitifs et des relations de cause à effet.

4.1 Méditation contemplative avec le Nœud sans fin

Place le symbole devant toi.
 Suis du regard les lignes qui s’entrelacent.
Observe qu’il n’y a ni début ni fin.
 Laisse cette sensation s’installer.
Puis pose-toi intérieurement :

« Quelle situation dans ma vie semble bloquée ? »
« Quelle cause pourrais-je ajuster, même légèrement ? »

Cette méditation développe :
la patience,
la responsabilité consciente,
le lâcher-prise face au contrôle excessif.

www.univers-tibet.com

Chapitre 4 : Méditer avec les symboles tibétains :
pratiques et contemplations



5. Méditer avec le Vajra : cultiver la force calme

Le vajra est particulièrement adapté aux périodes de doute, de fatigue ou de
confrontation intérieure.

5.1 Méditation d’ancrage avec le Vajra

Visualise un axe vertical traversant ton corps, du sommet du crâne jusqu’au bassin.
À l’inspiration, ressens la verticalité.
 À l’expiration, ressens l’ancrage.

Puis imagine un vajra lumineux au centre de cet axe.
Répète intérieurement :

« Stable et souple. Clair et calme. »

Cette pratique aide à :
renforcer la confiance intérieure,
traverser les situations difficiles,
dire oui ou non avec justesse.

www.univers-tibet.com

Chapitre 4 : Méditer avec les symboles tibétains :
pratiques et contemplations



6. Méditer avec les Huit Symboles Auspicieux

Les Huit Symboles Auspicieux peuvent être utilisés de manière ponctuelle, selon
les besoins.

6.1 Choisir un symbole pour la journée

Chaque matin, choisis un symbole en te demandant :

« De quoi ai-je le plus besoin aujourd’hui ? »
Parasol → protection intérieure
Poissons d’or → fluidité
Vase aux trésors → ressources
Bannière de victoire → persévérance
Conque → parole juste

Pratique ensuite quelques minutes de contemplation avec ce symbole.

www.univers-tibet.com

Chapitre 4 : Méditer avec les symboles tibétains :
pratiques et contemplations



7. Construire une séance complète (10 à 15 minutes)

Voici une structure simple et efficace :

1. Installation et intention (1 min)
2.Contemplation du symbole (3–5 min)
3.Respiration et visualisation (3–5 min)
4. Intégration par une micro-action (1–2 min)
5.Clôture et gratitude (1 min)

Cette structure peut être utilisée avec n’importe quel symbole.
Transition

La méditation est un espace protégé.
 Mais la voie bouddhiste ne s’arrête pas au coussin.

Dans le chapitre suivant, nous verrons comment intégrer les symboles dans la vie
quotidienne, comment les utiliser comme repères concrets dans le travail, les
relations et les choix de tous les jours.

www.univers-tibet.com

Chapitre 4 : Méditer avec les symboles tibétains :
pratiques et contemplations



www.univers-tibet.com

Intégrer les symboles tibétains
dans la vie quotidienne

CHAPITRE 5



La véritable mesure d’une voie spirituelle ne réside pas dans la beauté
de ses concepts, mais dans sa capacité à transformer le quotidien.

 Dans le bouddhisme tibétain, la pratique ne se limite jamais au temps
de méditation formelle. Elle imprègne progressivement la manière de
parler, d’agir, de travailler, de se relier aux autres.

Les symboles tibétains deviennent alors des compagnons de route,
discrets mais puissants, capables de ramener l’attention à l’essentiel
au cœur même de l’agitation ordinaire.

www.univers-tibet.com

Chapitre 5 : Intégrer les symboles tibétains dans la vie
quotidienne



1. Du symbole contemplé au symbole vécu

Un symbole ne devient réellement opérant que lorsqu’il est lié à une expérience
répétée.

 Regarder une Roue du Dharma une fois n’a pas le même impact que la revoir
chaque jour, associée à une intention claire.

L’intégration passe par trois niveaux complémentaires :

1. la présence visuelle,
2. le geste ou le rituel,
3. l’action concrète.
4.

Lorsque ces trois niveaux sont réunis, le symbole cesse d’être abstrait.

www.univers-tibet.com

Chapitre 5 : Intégrer les symboles tibétains dans la vie
quotidienne



2. Créer un espace de pratique simple chez soi

Il n’est pas nécessaire de disposer d’une pièce dédiée.
 Un coin suffit, à condition qu’il soit cohérent et respecté.

2.1 Les éléments essentiels

Un espace de pratique peut contenir :

un symbole central (Roue du Dharma, lotus, vajra…),
une bougie ou une source de lumière,
éventuellement un tissu, un coussin ou un petit plateau.

L’essentiel n’est pas l’accumulation, mais la clarté de l’intention.
Un espace trop chargé disperse l’esprit.
 Un espace simple invite naturellement au recueillement.

www.univers-tibet.com

Chapitre 5 : Intégrer les symboles tibétains dans la vie
quotidienne



3. Porter un symbole : rappel discret et puissant

De nombreux pratiquants portent un symbole tibétain sous forme de bijou, de
bracelet ou de pendentif.
Porter un symbole n’est pas un acte magique.
 Il devient puissant lorsqu’il est relié à une micro-pratique consciente.

3.1 Transformer un objet en ancre

Par exemple :

toucher un pendentif Roue du Dharma → respirer profondément → revenir au
centre,
ajuster un bracelet lotus → se rappeler l’ouverture du cœur,
tenir un vajra → se recentrer avant une décision difficile.

Le symbole devient alors un signal intérieur, un rappel silencieux.

www.univers-tibet.com

Chapitre 5 : Intégrer les symboles tibétains dans la vie
quotidienne



4. Les symboles dans les relations humaines

Les relations sont souvent le lieu où la pratique est la plus mise à l’épreuve.
Les symboles tibétains offrent des repères précieux pour :

ralentir avant de réagir,
choisir une parole plus juste,
préserver la relation sans se nier.

4.1 Utiliser la Roue du Dharma comme pause relationnelle

Avant de répondre à une situation tendue, il est possible de se poser
intérieurement :

Où est mon centre ?
Quel rayon est concerné ici ? (parole, action, attention)

Même une pause de quelques secondes peut transformer l’échange.

www.univers-tibet.com

Chapitre 5 : Intégrer les symboles tibétains dans la vie
quotidienne



5. Symboles et émotions difficiles

Les émotions intenses ne sont pas des obstacles à la voie.
 Elles en sont des terrains d’apprentissage privilégiés.

5.1 Associer un symbole à une émotion

Colère → Roue du Dharma (parole et action justes)
Tristesse → Lotus (ouverture et douceur)
Peur → Vajra (stabilité et clarté)
Confusion → Nœud sans fin (patience et compréhension)

Ce lien permet d’accueillir l’émotion sans s’y noyer.

www.univers-tibet.com

Chapitre 5 : Intégrer les symboles tibétains dans la vie
quotidienne



6. Intégrer la pratique dans le travail et les obligations

La vie moderne laisse peu de place à de longues retraites.
 C’est pourquoi l’intégration doit être réaliste et adaptable.

Quelques pistes :

commencer la journée avec un symbole choisi,
faire une pause consciente avant une tâche importante,
clôturer la journée par un geste symbolique simple.

La pratique devient alors transversale, sans ajouter de contrainte.

www.univers-tibet.com

Chapitre 5 : Intégrer les symboles tibétains dans la vie
quotidienne



7. Cohérence et régularité : la clé de l’intégration

Il vaut mieux :

cinq minutes par jour,
qu’une heure une fois par mois.

La Roue du Dharma nous rappelle que le chemin est circulaire, continu.
 Chaque retour compte.

Après avoir exploré l’intégration des symboles dans le quotidien, il est temps de
proposer un parcours structuré, permettant de vivre concrètement ces
enseignements sur une période donnée.
Le chapitre suivant te guidera à travers un chemin de 21 jours, conçu pour ancrer
durablement la Roue du Dharma et les symboles tibétains dans ta vie.

www.univers-tibet.com

Chapitre 5 : Intégrer les symboles tibétains dans la vie
quotidienne



www.univers-tibet.com

Parcours guidé : 21 jours avec
la Roue du Dharma et les

symboles tibétains

CHAPITRE 6



Ce parcours de 21 jours a été conçu pour incarner progressivement les
enseignements abordés dans cet eBook.

 Il ne s’agit ni d’un défi, ni d’une performance spirituelle, mais d’un
rythme doux, compatible avec la vie quotidienne.

Pourquoi 21 jours ?

 Parce qu’il s’agit d’une durée symbolique suffisante pour :
installer une habitude,
observer des résistances,
permettre une intégration réelle.

Chaque journée demande 10 à 15 minutes maximum.

www.univers-tibet.com

Chapitre 6 : Parcours guidé : 21 jours avec la Roue du
Dharma et les symboles tibétains



🗓️ Semaine 1 – Revenir au centre

Jour 1 – Installer le centre

Choisis ton symbole principal (Roue du Dharma ou Lotus).
 Installe un espace simple.
 Pratique : 5 minutes de respiration consciente face au symbole.
 Intention : « Je reviens au centre. »

Jour 2 – Observer sans juger

Travaille la Vision juste.
 Observe une situation qui te met en tension.
 Distingue faits et interprétations.
 Note une phrase clé.

Jour 3 – Clarifier l’intention

Travaille la Pensée juste.
 Formule une intention pour la journée, simple et réaliste.
 Exemple : « Aujourd’hui, je choisis la douceur. »

Jour 4 – Honorer la parole

Travaille la Parole juste.
 Avant un échange important, fais trois respirations conscientes.
 Parle lentement, avec présence.

www.univers-tibet.com

Chapitre 6 : Parcours guidé : 21 jours avec la Roue du
Dharma et les symboles tibétains



Jour 5 – Poser une action juste

Choisis une action réparatrice ou alignée : ranger, clarifier, aider.
 Fais-la sans téléphone, en pleine présence.

Jour 6 – Simplifier

Travaille les Moyens d’existence justes.
 Identifie une source de surcharge inutile.
 Allège-la, même légèrement.

Jour 7 – Stabiliser

Travaille l’Effort juste.
 Fixe ton minimum non négociable de pratique (5 minutes).
 Respecte-le, sans en faire plus.

www.univers-tibet.com

Chapitre 6 : Parcours guidé : 21 jours avec la Roue du
Dharma et les symboles tibétains



🗓️ Semaine 2 – Approfondir et équilibrer

Jour 8 – Cultiver l’attention

Travaille l’Attention juste.
 Fais trois pauses conscientes dans la journée.
 Observe les sensations corporelles.
Jour 9 – Stabiliser l’esprit

Travaille la Concentration juste.
 Choisis un objet unique (souffle ou symbole).
 Médite 8 minutes.

Jour 10 – Ouvrir le cœur

Travaille avec le Lotus.
 Visualise l’ouverture du cœur à chaque respiration.
 Accueille une émotion sans la repousser.

Jour 11 – Comprendre les liens

Travaille avec le Nœud sans fin.
 Observe une répétition dans ta vie.
 Identifie une cause simple à ajuster.

www.univers-tibet.com

Chapitre 6 : Parcours guidé : 21 jours avec la Roue du
Dharma et les symboles tibétains



Jour 12 – Renforcer l’axe

Travaille avec le Vajra.
 Pratique l’ancrage et la verticalité.
 Traverse une petite difficulté sans éviter.

Jour 13 – Choisir un symbole du jour

Choisis un symbole selon ton état intérieur.
 Pratique 10 minutes de contemplation.
 Relie-le à une micro-action concrète.

Jour 14 – Intégrer

Reviens à la Roue du Dharma.
 Observe quel rayon a le plus évolué.
 Note un changement, même subtil.

www.univers-tibet.com

Chapitre 6 : Parcours guidé : 21 jours avec la Roue du
Dharma et les symboles tibétains



🗓️ Semaine 3 – Ancrer et prolonger

Jour 15 – Observer les résistances

Note ce qui t’empêche de pratiquer régulièrement.
 Accueille sans juger.
 Ajuste le rythme si nécessaire.

Jour 16 – Relier pratique et relation

Avant un échange délicat, invoque la Roue du Dharma.
 Choisis parole ou action juste.

Jour 17 – Nourrir les ressources

Travaille avec le Vase aux Trésors.
 Identifie trois ressources intérieures déjà présentes.

Jour 18 – Traverser sans fuir

Travaille avec la Bannière de Victoire.
 Choisis un obstacle intérieur.
 Fais une action minuscule pour le dépasser.

www.univers-tibet.com

Chapitre 6 : Parcours guidé : 21 jours avec la Roue du
Dharma et les symboles tibétains



Jour 19 – Honorer la continuité

Reviens au symbole principal.
 Pratique sans objectif, simplement par fidélité.

Jour 20 – Choisir la suite

Décide quels symboles et pratiques tu souhaites conserver.
 Écris un engagement réaliste.

Jour 21 – Clôture consciente

Réalise un petit rituel de gratitude.
 Remercie le chemin parcouru.
 Rappelle-toi : la voie continue.

Après ce parcours, des questions surgissent souvent.
 Des doutes, des maladresses, parfois des incompréhensions.
Le chapitre suivant répondra aux questions fréquentes, aux erreurs courantes, et
posera une posture juste pour poursuivre le chemin sans rigidité ni confusion.

www.univers-tibet.com

Chapitre 6 : Parcours guidé : 21 jours avec la Roue du
Dharma et les symboles tibétains



www.univers-tibet.com

Questions fréquentes, erreurs
courantes et posture juste

CHAPITRE 7



Lorsqu’on chemine avec des symboles spirituels et des pratiques issues du
bouddhisme tibétain, des questions apparaissent naturellement. Elles ne sont pas
des obstacles, mais des signes de maturation intérieure.

Ce chapitre a pour vocation de clarifier, d’apaiser et de recentrer, afin d’éviter deux
écueils fréquents :

la rigidité spirituelle,
la superficialité symbolique.

1. « Est-ce que j’utilise correctement ces symboles ? »
C’est l’une des questions les plus fréquentes.

La réponse est simple :

si ton intention est sincère et respectueuse, tu es déjà sur une posture juste.
Le bouddhisme tibétain n’est pas une religion du contrôle ou de la conformité
extérieure.

 Il valorise l’expérience directe, la lucidité et la compassion.
Il n’existe pas une seule « bonne » manière de pratiquer avec un symbole.
 Il existe une manière consciente… et une manière distraite.

www.univers-tibet.com

Chapitre 7 : Questions fréquentes, erreurs courantes et
posture juste



2. « Faut-il être bouddhiste pour utiliser ces symboles ? »

Non.

Les symboles tibétains sont des supports universels, pas des marqueurs
identitaires.

 Ils parlent à la condition humaine, pas à une appartenance religieuse.

Ce qui compte :
le respect,
la compréhension,
l’absence d’appropriation superficielle.

Utiliser un symbole pour s’ancrer, s’apaiser ou cultiver la bienveillance est une
démarche légitime, quelle que soit ta tradition ou ton absence de tradition.

3. Erreur courante n°1 : accumuler les symboles

Il est tentant de multiplier les objets, les images, les supports.
 Mais l’accumulation disperse l’attention.
Un seul symbole, réellement vécu, a plus de puissance que dix symboles ignorés.
La voie tibétaine privilégie la sobriété consciente.

www.univers-tibet.com

Chapitre 7 : Questions fréquentes, erreurs courantes et
posture juste



4. Erreur courante n°2 : vouloir aller trop vite

La transformation intérieure est rarement spectaculaire.
 Elle est souvent subtile, progressive, presque invisible au début.

Chercher des résultats rapides mène à :

la frustration,
l’abandon,
la dévalorisation de soi.

La Roue du Dharma enseigne la continuité, pas la performance.

5. Erreur courante n°3 : utiliser la spiritualité pour fuir

Les symboles ne sont pas faits pour éviter les émotions ou les responsabilités.
 Ils sont là pour les traverser avec plus de conscience.
Si une pratique te coupe du réel, t’isole ou t’empêche d’agir, il est temps de ralentir
et de revenir à l’essentiel.

6. La posture juste : douceur, humilité et persévérance

Cheminer avec les symboles tibétains demande :
de la douceur envers soi-même,
une humilité face au chemin,
une persévérance sans rigidité.

La voie n’est pas linéaire.

 Elle est circulaire, comme la Roue du Dharma.
Chaque retour compte.

www.univers-tibet.com

Chapitre 7 : Questions fréquentes, erreurs courantes et
posture juste



www.univers-tibet.com

Glossaire essentiel

CHAPITRE 8



Ce glossaire a pour vocation de clarifier les termes fondamentaux utilisés tout au
long de cet eBook.
 Il ne s’agit pas de définitions universitaires, mais de repères vivants, fidèles à
l’esprit de la pratique.

Dharma

Ensemble des enseignements du Bouddha, mais aussi loi naturelle, vérité telle
qu’elle est. Le Dharma n’est pas une croyance : c’est une invitation à voir plus clair
et à réduire la souffrance.

Roue du Dharma (Dharmachakra)

Symbole central du bouddhisme représentant la mise en mouvement de
l’enseignement. Elle incarne le chemin de transformation, structuré autour du
Noble Sentier Octuple.

Noble Sentier Octuple

Chemin en huit aspects menant à la cessation de la souffrance : vision juste,
pensée juste, parole juste, action juste, moyens d’existence justes, effort juste,
attention juste, concentration juste.

Bhavachakra (Roue de la Vie)

Représentation symbolique des cycles de l’existence conditionnée, marqués par
l’ignorance, l’attachement et l’aversion. À ne pas confondre avec la Roue du
Dharma.

www.univers-tibet.com

Chapitre 8 : Glossaire essentiel



Lotus

Symbole de pureté, de renaissance et d’éveil. Il rappelle que la sagesse peut
émerger même au cœur des conditions les plus difficiles.

Nœud sans fin

Symbole de l’interdépendance de toutes choses et de la continuité du chemin. Il
illustre la loi de causalité (karma) sans notion de punition.

Vajra

Symbole de la force indestructible de l’éveil et de la clarté intérieure. Il représente
la stabilité, la détermination et l’axe intérieur.

Ashtamangala (Huit Symboles Auspicieux)

Ensemble de symboles porteurs de bon augure dans le bouddhisme tibétain :
parasol, poissons d’or, vase aux trésors, lotus, conque blanche, nœud sans fin,
bannière de victoire, roue du Dharma.

Mantra

Formule sonore répétée comme support de concentration et de transformation
intérieure. Le mantra agit par vibration et intention.

www.univers-tibet.com

Chapitre 8 : Glossaire essentiel



Pleine conscience (Attention juste)

Capacité à être présent à l’expérience immédiate — sensations, émotions, pensées
— sans jugement ni identification excessive.

Méditation

Pratique visant à stabiliser l’esprit, développer la lucidité et cultiver une relation
plus consciente à l’expérience.

🌈 Conclusion – La sagesse en mouvement

La Roue du Dharma nous rappelle que la voie spirituelle n’est pas une destination à
atteindre, mais un mouvement intérieur à habiter.
Les symboles tibétains ne sont pas là pour impressionner, décorer ou rassurer.
 Ils sont là pour réveiller, doucement mais profondément.

Chaque rayon de la Roue, chaque symbole, chaque pratique proposée dans cet
eBook est une invitation à :

ralentir,
observer,
ajuster,
revenir à l’essentiel.

Il n’y a pas de fin au chemin.
 Il n’y a que des retours.

Puissent ces enseignements t’accompagner avec clarté, douceur et constance, et
devenir des repères vivants dans ton quotidien.

www.univers-tibet.com

Chapitre 8 : Glossaire essentiel



📄 Bonus 1 – Fiche pratique

Les 8 rayons de la Roue du Dharma

Vision juste – Voir la réalité sans illusion
Pensée juste – Orienter l’intention
Parole juste – Parler avec conscience
Action juste – Agir sans nuire
Moyens d’existence justes – Vivre en cohérence
Effort juste – Cultiver sans forcer
Attention juste – Être présent
Concentration juste – Stabiliser l’esprit

👉 Utilisation recommandée :

 Choisir un rayon par semaine, noter une micro-action quotidienne.

www.univers-tibet.com

🎁 BONUS – CONTENU COMPLET



🧘 Bonus 2 – Méditation guidée écrite

Marcher avec la Roue du Dharma (15 minutes)
Installe-toi confortablement.
 Le dos est droit, le corps détendu.
Ferme les yeux.
 Respire lentement.
Visualise devant toi une Roue du Dharma lumineuse.
 Au centre, un point immobile.
 Autour, les huit rayons.
Amène ton attention au centre.
 Répète intérieurement :
« Je reviens au centre. »

Choisis un rayon pour aujourd’hui.
 Observe-le s’illuminer doucement.
À l’inspiration, accueille ce rayon.
 À l’expiration, relâche ce qui l’entrave.
Reste quelques instants.
Puis transforme ce rayon en une action simple pour ta journée.
Avant d’ouvrir les yeux, formule intérieurement :
« Que cette clarté accompagne mes gestes. »
Respire une dernière fois.
 Reviens doucement.

www.univers-tibet.com

🎁 BONUS – CONTENU COMPLET



🪷 Bonus 3 – Méditation guidée écrite

Le Lotus du cœur (10 minutes)
Assieds-toi.
 Pose une main sur la poitrine.
Visualise un lotus fermé au centre du cœur.
À chaque inspiration, un pétale s’ouvre.
 À chaque expiration, une tension se dissout.
Si une émotion surgit, accueille-la.
 Elle est l’eau qui porte la fleur.
Répète doucement :
« Je peux m’ouvrir en sécurité. »
Clôture par trois respirations conscientes.

www.univers-tibet.com

🎁 BONUS – CONTENU COMPLET



🕯️ Bonus 4 – Rituel d’ancrage avec un symbole tibétain
Matériel

Un symbole (Roue, Lotus, Vajra, Nœud…)
Une bougie

Déroulé
1.Prépare l’espace
2.Allume la bougie
3.Pose une intention claire
4.Contemple le symbole en silence
5.Visualise-le en toi
6.Choisis une micro-action concrète
7.Remercie et clôture

⏱️ Durée : 15 minutes

 📆 Fréquence : 1 fois par semaine

www.univers-tibet.com

🎁 BONUS – CONTENU COMPLET



🧵 Bonus 5 – Rituel de réparation et de reconnexion

Idéal lors d’un objet cassé (bracelet, mala, symbole).

Réparer en conscience
Poser une intention de transformation
Transformer la réparation en acte symbolique

👉 Ce rituel rappelle que réparer est déjà un chemin spirituel.

www.univers-tibet.com

🎁 BONUS – CONTENU COMPLET


